
I. СТАТЬИ 
 

 

50

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В. СКВОРЦОВ 
 

ФИЛОСОФИЯ ИНФОРМАЦИИ 
ИЛИ ИНФОРМАЦИОННАЯ КУЛЬТУРА 

 
 

На переломе тысячелетий особенно остро встают ключевые фило-
софские вопросы, как бы заново рожденные обострившимся цивилиза-
ционным кризисом, связанным с утратой веры в способность решения 
всех социальных проблем с помощью механизмов научного и техниче-
ского прогресса, а вместе с тем и ясных исторических перспектив. Однако 
поиск цивилизационной альтернативы техноцентризму, адекватных путей 
гармонизации человеческих отношений и отношений между человеком и 
природой ставит всех и каждого перед сложными парадоксами культур-
ной самоидентификации. 

Если исходные категории универсального самосознания, возни-
кающего как выражение идей неуклонного и восходящего роста всеоб-
щего благосостояния, неадекватны, то тогда и духовный этос, основанный 
на вере в социальное равенство и всеобщую свободу, оказывается опасной 
иллюзией. Но как тогда можно управлять свободой, опираясь на разум и 
здравый смысл? Не превращается ли свобода человека в исток нравст-
венных и социальных кошмаров? 

Традиционная вера в то, что принципы разума человека и сущность 
бытия находятся в соответствии друг с другом, начинает колебаться в 
самых глубинных основаниях. Не означает ли это, что следует переос-
мыслить философские ориентиры жизни, дать человеку новые духовные 
опоры, найти новые продуктивные механизмы решения обжигающих 
проблем бытия, с тем чтобы человек, наконец, получил правильный код 
реализации своего свободного выбора. 



Философия информации или информационная культура 
 

 

51

 

Очевидно, что это, прежде всего, задача философов-профессионалов. Взор 
«человека улицы» сегодня редко обращается в сторону профессиональных фило-
софов. Профессиональные философы в своем большинстве заняты совсем други-
ми проблемами. Это, как правило, узко профессиональные проблемы, в лабиринте 
которых они перестают видеть и понимать друг друга. Тем более их не может 
понять «человек улицы». 

Но тяга общества к нахождению ответа на коренные вопросы жизни 
– вопросы правильности свободного выбора – сохраняется. Вот почему 
рождает оптимизм весть о том, что наконец-то найдено то ключевое слово, 
которое возрождает надежду на постижение истины свободного выбора: 
это слово — философия информации. Из философской тьмы нам должен 
помочь выбраться суперкомпьютер: он призван компенсировать слабости 
собственного разума и здравого смысла человека. Такова зарождающаяся 
новая вера. 

Значит ли это, что все сомнения развеяны, и нам остается лишь 
проглотить приготовленное философское блюдо? Некоторые    сомнения 
все же остаются и с ними необходимо внимательно разобраться. 

 
1. Киберфилософия 

 
Хотя понятие «философия информации», казалось бы, уже имеет 

сегодня легитимный статус, однако, определение его содержания остается 
нерешенной до конца проблемой. Свидетельством этого является много-
образие наименований этой новой сферы. Среди них следует, прежде 
всего, выделить понятие «киберфилософия». Тождественно ли оно по 
своему содержанию понятию «философия информации» или же в них 
заключается различное содержание? 

Попытку дать определение киберфилософии предприняли амери-
канские исследователи Джеймс Мур и Террел Уорд Байнам. 

Они считают, что киберфилософия в ХХ в. обрела свое особое со-
держание в результате формулирования Аланом Тьюрингом       компью-
терной теории, с одной стороны, и анализа Норбертом Винером соци-
альных и этических импликаций компьютеризации, с другой. Создание 
все более утонченных компьютеров, программного обеспечения и рабо-
тающих сетей также способствовало этому1. 

                                                 
1 См.: Moor J.H., Bynum T.W. Introduction to Cyberphilosophy //  Methaphilosophy. – 

Oxford, 2002. – Vol. 33, N 1/2. – P. 4. 



I. СТАТЬИ 
 

 

52

 

Очевидно, однако, что здесь речь идет об определении предпосылок 
возникновения киберфилософии. Но это не есть еще расшифровка ее 
предмета. Содержание киберфилософии, по мысли Mypa и Байнама, оп-
ределяется точками пересечения философии и информатики. Однако 
остается неясным, о какой философии идет речь. Они лишь ссылаются на 
тот исторический факт, что выдающиеся философы прошлого интересо-
вались проблемами информатики: Томас Гоббс утверждал, что челове-
ческий разум —это форма манипулирования знаками (эту точку зрения и 
сегодня защищают некоторые исследователи искусственного интеллекта); 
Рене Декарт предложил тест для выяснения различия между человеком и 
машиной, предвосхитивший известный тест Тьюринга; Блэз Паскаль и 
Готтфрид Лейбниц имели склонность к математике и создали счетные 
машины. 

Однако ссылки на тот факт, что выдающиеся философы изобретали 
тесты, создавали счетные устройства и высказывали суждения, которые 
представляются актуальными для когнитологии и сегодня, не является 
прямым свидетельством существования предмета киберфилософии, как 
особой научной дисциплины. 

Мур и Байнам предприняли попытку выявления фактов прямого 
влияния компьютеризации на философию, на обновление ее предмета, 
моделей и методов. Если предмет киберфилософии сводится лишь к об-
новлению, модернизации предмета традиционной философии, ее методов, 
то проблема становится менее острой. 

Принципиальным здесь полагается признание самой компьютерной 
активности (computing itself) в качестве ключевого фактора обновления 
предмета философии. Но каким образом понятие компьютерной актив-
ности обновляет предмет философии? Мы с таким же успехом любую 
новую форму активности человека можем считать радикальным явлением, 
круто меняющим предмет философии. Но этого в действительности не 
происходит. Если предмет философии — это сущность сущего, то этот 
предмет сохраняет себя независимо от различий эмпирических проявле-
ний активности человека и многообразия форм сущего. Эти проявления 
могут подтверждать сложившиеся представления о сущности сущего либо 
противоречить им. Но сама сущность предмета философии остается 
прежней. 

Вместе с тем закономерно возникает вопрос, а не изменяется ли 
предмет философии под воздействием таких новых явлений, как искус-
ственный интеллект, роботы, искусственная жизнь? Здесь мы получаем 



Философия информации или информационная культура 
 

 

53

 

новые ответы на вопросы о природе интеллекта, о реальности виртуаль-
ных созданий, о возможности считать живыми компьютерные создания, 
поскольку они воспроизводят себя, перемещаются относительно своего 
окружения и потребляют его ресурсы. 

Не открываются ли здесь совершенно новые возможности в ис-
толковании сущности цивилизации, в понимании природы прогресса. 
Если компьютерные создания считаются живыми, то они становятся 
центром цивилизационной реальности. Теперь их интересы должны оп-
ределять основной вектор развития. 

Но как в этом случае быть с человеком? 
Использование компьютеров позволяет проигрывать широкий круг 

логических возможностей, создает почву, на которой могут формиро-
ваться новые идеи и гипотезы. Эти возможности поднимают вопрос о 
правомерности рассмотрения человеческого интеллекта как компьютера, 
состоящего из нервных волокон. В этом случае человек становится в один 
ряд с умной машиной, и мы получаем однородную реальность. 

Доходила ли традиционная философия до таких коренных умо-
заключений. Этот вопрос как раз и показывает, что новые логические 
возможности и модели не меняют сути дела. Ведь еще Ламетри определял 
человека как машину. Что же позволяло ему формулировать подобным 
образом проблему, не имея современных совершенных компьютеров с их 
неограниченными логическими возможностями? 

Ответ напрашивается сам собой: философия, как метод постижения 
сущности сущего, обладает некими уникальными возможностями, кото-
рые можно охарактеризовать как умозрение, т.е. видение реальности не 
зрением как таковым, а интеллектом. Это и есть тот «третий глаз», кото-
рым обладают великие философы. 

Возникает вопрос: почему создание мощных компьютеров с их 
неограниченными возможностями и использование этих возможностей 
применительно к философии не порождает новую плеяду великих фило-
софов? Видимо, философское мышление обладает такой спецификой, 
которую не может «перекрыть» ни один суперкомпьютер. «Третий глаз» 
философии нацелен на то конечное основание, на которое опираются все 
виды частного знания. Какая наука определяет это основание, которое 
совпадает с абсолютной предпосылкой, через которую информация оп-
ределяет свою достоверность или иллюзорность? Иными словами, как 
можно заложить в программу компьютера знание абсолютного? Но вместе 
с тем «если абсолютное скрывается от науки и постоянно от нее усколь-



I. СТАТЬИ 
 

 

54

 

зает, то это доказывает лишь то, что наука не обладает подлинным орга-
ном познания действительности»1. 

Если никакое совершенствование компьютерной техники и про-
граммного ее обеспечения не создает возможности поставить и решить 
проблему относительного и абсолютного, то тогда компьютер не сможет 
создать нового философского знания. 

Приставка «кибер» в данном случае ничего не меняет. Она лишь 
говорит о том, что мы имеем дело скорее с видимостью философии, не-
жели с философией в точном смысле этого слова. 

Другая принципиальная проблема, встающая в контексте опреде-
ления киберфилософии, заключается в диалогичности философского 
мышления. 

Как известно, философское мышление дает различные и даже 
противоположные ответы на вопрос о сущности сущего. Однако истори-
чески они не отменяют и не могут отменить друг друга, хотя создают 
видимость взаимного «преодоления». Отсюда напрашивается вывод, что 
диалогичность философского мышления может отражать парадоксальную 
природу сущности сущего. 

Способна ли компьютерная техника постигать эту парадоксальную 
природу и открывают ли информационные технологии новые методы 
постижения сущности абсолютного и природы диалогичности филосо-
фии? 

Как известно, они сводятся к компьютерным средствам препода-
вания логики, дистанционного обучения, изучения и сравнения текстов, 
имеющихся в базах данных, использованию электронной почты и Ин-
тернет для организации конференций, создания книг, изучения возмож-
ностей трудоустройства. Существует Стэнфордский проект создания эн-
циклопедии философии, опирающейся на постоянно обновляемый ис-
точник информации о философии. При этом имеется в виду, что доступ к 
этой энциклопедии должен быть свободным. Бесспорно, все это пози-
тивные, прогрессивные новации, но разве они меняют сущность самой 
философии? 

Когда Д.Мур и Т.Байнам сделали попытку свести воедино много-
численные статьи по тематики киберфилософии, то получился солидный 
том, как бы отражающий разнообразие, плюрализм ее тем. Поскольку все 

                                                 
1 См.: Кассирер Э. Философия символических форм. – М.; СПб. – 2002. –    Т. 3. – C. 

37. 



Философия информации или информационная культура 
 

 

55

 

очерки вращаются вокруг стандартных философских тем, то возникает 
вопрос: какие прорывы осуществила киберфилософия в этих направле-
ниях? 

Принципиальным прорывом считается положение, согласно кото-
рому разумное поведение есть ни что иное как компьютеризованная ма-
нипуляция символами, которые играют роль представлений внешних си-
туаций. Программисты могут организовать символы таким образом, что 
эти представления в итоге дают правильный результат. Технически—это 
огромное достижение. Однако, с философской точки зрения, — это трю-
изм, который не дает ответа на фундаментальные проблемы бытия. На 
самом деле, если с помощью компьютера можно добиться включения 
электропечи, менять телевизионные программы, водить автомашину, со-
блюдая правила уличного движения, то значит ли это, что использование 
компьютера позволяет дать разумный ответ и на вопрос о природе сущ-
ности сущего и о глубинном смысле бытия человека? 

Ответы на эти вопросы открываются в процессе самоотождеств-
ления субъекта с абсолютом. Однако мы не знаем ни одного случая са-
моотождествления компьютера с абсолютом и, соответственно, опреде-
ления стратегии своего бытия. Правильная реакция компьютера в частных 
ситуациях не есть еще верная стратегия жизни. А ведь философия, опре-
деляя сущность сущего, имеет в виду как раз адекватное знание смысла 
жизни как целого. В основе его постижения лежат взаимоотношения 
символических форм языка, мифологии и философского знания. Между 
тем, очевидно, что расшифровка цивилизационных символов не совпадает 
с логикой компьютерных программ. 

Акцент на новые технические средства накопления информации и 
распространения философских знаний бьет мимо цели, поскольку не 
поднимается до понимания философии как бесконечного процесса ре-
шения экзистенциальной проблемы человека, парадокса конечности и 
бесконечности бытия. 

Попытки найти подходы к этой проблеме путем установления то-
ждества адаптивных действий биологических систем с рукой робота, на-
ходящей продуктивные поведенческие решения, также вызывают сомне-
ния, поскольку имеют в виду внешнее сходство, скрывающее сущность 
автономного действия живой системы. Такое представление возникает на 
почве доктрин бихевиоризма, теоретические упрощения которого давно 
являются предметом серьезной научной критики. 



I. СТАТЬИ 
 

 

56

 

Мур и Байнам, стремясь определить перспективы киберфилософии, 
ссылаются на то, что наука и технология традиционно являлись источ-
ником вдохновения философии и, соответственно, информатика и ком-
пьютерная технология не могут быть исключением из этого правила. 
Философия делает компьютерный разворот, — говорят они. В долго-
срочной перспективе компьютерная активность может оказать большее 
влияние на философию, чем другие научные и технологические дости-
жения. Киберфилософия как пересечение философии и компьютеризации 
уже превратилась в растущую сферу, играющую все более важную роль. 

Безусловно, процессы взаимовлияния компьютеризации и фило-
софии набирают силу и расширяют сферу своего действия. 

Однако, каким должно быть участие философии в этом процессе и 
что оно означает для нее как специфической области знания, понять 
весьма трудно из простого утверждения, что происходит компьютерный 
разворот философии. Если под компьютерным разворотом философии 
понимается создание баз данных, содержащих готовые ответы, вырабо-
танные историческим движением философии, и возможность манипули-
рования этими ответами с помощью клавиатуры компьютера, то тогда 
киберфилософия получает свое объективированное выражение как ре-
альность коллективной компилятивной ментальности. Не будет ли в этом 
случае пересечение информатики с философией означать снижение 
творческого потенциала философии? 

Думается, не случайно Мур и Байнам для укрепления своих пози-
ций апеллируют к аргументам Лучиано Флориди, который определяет 
новое поле теоретического исследования не как киберфилософию, а как 
философию информации. Как полагается, философия информации, не 
отбрасывая киберфилософию, вместе с тем является более зрелой дисци-
плиной с уникальной тематикой, оригинальной методологией и новыми 
теориями.  

Так что же такое философия информации? 
 
 



Философия информации или информационная культура 
 

 

57

 

2. Триумф философии информации 
 
В концентрированном виде основное содержание философии ин-

формации Лучиано Флоради изложил в своей статье «Что такое филосо-
фия информации?1. 

Сразу же заметим, что теоретически это — наиболее убедительно 
аргументированная работа в защиту новой области знания. 

Л.Флориди отмечает факт возникновения многочисленных терми-
нов для обозначения нового поля исследований. Это — не только кибер-
философия, но и дигитальная философия, компьютерная философия, фи-
лософия информатики, философия искусственного интеллекта, эписте-
мология сходного с человеком автомата. Но наиболее подходящим Фло-
риди полагает все же термин «философия информации». 

Выделяются три признака зрелости философии информации как 
научной дисциплины: автономное поле исследования (уникальность те-
матики); инновационный подход к традиционным и новым темам (ори-
гинальные методологии); систематическое изучение концептуальных 
основ мира информации и информационного общества (новые теории). 

Нельзя не видеть, что, как Мур и Байнам, Флориди выделяет при-
знаки зрелости, не специфичные для философии. Эти признаки можно 
отнести к области любого частного знания. И это весьма симптоматично. 

Показательно в этом контексте и рассмотрение предыстории фи-
лософии информации. Начало этой предыстории связывается с провоз-
глашением в 1978 г. А.Сломаном явления новой парадигмы философии, 
основанной на искусственном интеллекте. Сломан сделал весьма ради-
кальные заявления, согласно которым, если в ближайшие годы останется 
хоть один философ, не знакомый с основными достижениями в области 
искусственного интеллекта, то его можно будет обвинить в профессио-
нальной некомпетентности. Если курсы философии разума, эпистемо-
логии, эстетики, философии науки, философии языка, этики, метафизики, 
полагал Сломан, будут читаться без обсуждения соответствующих ас-
пектов искусственного интеллекта, то это будет столь же безответственно, 
как если бы читался курс физики, не включающий в себя квантовую тео-
рию. 

                                                 
1 См.: Floridi L. What is the philosophy of information? // Methaphilosophy. – Oxford, 

2000. – Vol. 33, N 1/2. – Р. 123–145. 



I. СТАТЬИ 
 

 

58

 

Таким образом, мы имеем дело с открытым утверждением, будто 
философы сами по себе — это сегодня собрание любите-
лей-непрофессионалов. Они обретают профессиональный философский 
интеллект лишь от компьютерной техники. 

Флориди считает, что такие заявления обнаружили свою неточ-
ность и сверхоптимизм. Действительно, всякое новое знание нередко по-
рождает разного рода переоценки его роли. Это — суждения типа: «те-
левидение заменит все», «информационное общество позволит устранить 
все социальные противоречия», «разработка и изготовление наномашин 
открывает перед человечеством невиданные перспективы» и т.д. 

Можно предположить, что и в случае с новыми информационными 
технологиями и их переоценкой мы имеем дело с обычным производством 
массовых иллюзий, возникающих на почве прогресса науки. При этом 
странным образом забывается, что прогресс науки несет в себе как пози-
тивные, конструктивные, так и негативные, деструктивные следствия. В 
этом противоречии прогресса рождается философская рефлексия. 

Наряду с Сломаном такие теоретики как Саймон, Маккарти, Хэйес, 
Бюркхолдер говорили о «компьютерном повороте», о макроскопических 
изменениях в философии, вызванных концептуальными трансформация-
ми под влиянием компьютерных наук, информационных и коммуника-
ционных технологий1. 

Флориди, оценивая эти идеи компьютерной революции, полагает, 
что в них содержалась недооценка тех трудностей, с которыми встретится 
новая парадигма философии информации. 

На самом деле, эти трудности обнаруживаются сразу же, как только 
предпринимается попытка объяснять философские явления, исходя из тех 
принципов, которые были выдвинуты теоретиками «компьютерного по-
ворота». Если овладение компьютерными технологиями является непре-
менным условием профессионализма в философии, то тогда великие фи-
лософы, такие как Гераклит, Парменид, Платон, Аристотель, Декарт, Ге-
гель, Вл.Соловьев, М.Хайдеггер и др. сразу попадают в разряд «любите-
лей»-непрофессионалов. Реальность, однако, такова, что великие «люби-
тели» прошлого сохраняют свое влияние и сегодня, тогда как плеяда ве-
ликих компьютерных профессионалов в философии так и не появилась. 

                                                 
1 См.: Simon H.A. «The computer as a laboratory for еpistemology»; McCarthy J. «What 

has AI in common with philosophy»; Hayes P.J. «Some philosophical problems from the standpoint 
of artificial intelligence»; Burckholder L. «Philosophy and Computer». 



Философия информации или информационная культура 
 

 

59

 

Спрашивается, почему логический анализ Платоном природы со-
фистики сохраняет свою актуальность и в условиях информационного 
общества? Это объясняется характером философского открытия, как, 
впрочем, и научного открытия вообще. Почему, например, создание су-
перкомпьютеров и все более утонченного программного обеспечения, их 
использование не приводит к научным открытиям, сопоставимым с от-
крытием закона всемирного тяготения или законов квантовой механики? 

Философия со своим специфическим типом мышления дает такие 
решения, которые обретают характер вечных истин, как бы несущих в себе 
все |три измерения времени — прошлое, настоящее и возможное будущее, 
так что многообразие компьютерных решений, те модели, которые играют 
фундаментальную роль в реализации конкретных научных открытий, 
могут продуцировать лишь дополнительные иллюстрации к открытиям 
философской мысли. 

Флориди стремится к тому, чтобы найти подходы к устранению 
трудностей, возникающих на пути утверждения парадигмы философии 
информации. 

С этой целью он обращается к истории. Флориди отмечает, что, 
начиная с 30-х годов двадцатого столетия, когда Тьюринг начал публи-
кацию своих основополагающих статей, в последующие 50 лет со стороны 
философского сообщества возникает, хотя и спорадический, но сущест-
венный интерес к кибернетике, теории информации и компьютерной 
науке, информационным и коммуникационным технологиям, особенно к 
тематике искусственного интеллекта. 

Это и подготовило основания для информационно- теоретического 
подхода как независимого поля исследования в философии. Но вплоть до 
80-x годов удавалось создать влиятельную программу исследований в 
этой области. До середины 80-х годов философия информации находилась 
в зародышевом состоянии: философское и научное сообщество не было 
готово к ее развитию; культурный и социальный контексты также не были 
подготовлены для этого. Существовала и другая проблема. Междисцип-
линарный характер философии информации требовал появления фило-
софов, способных обсуждать культурные и научные вопросы, пересекая 
существующие междисциплинарные границы. 

Философское и научное сообщество, поскольку оно ориентирова-
лось на признанные программы в области философии языка — логи-
ко-познавательные, аналитические, постмодернистские, деконструктиви-
стские, герменевтические, прагматические и т.д., которые привлекали 



I. СТАТЬИ 
 

 

60

 

финансовые ресурсы, то такие мыслители как Шеннон, Тьюринг, фон 
Нейман и Винер оказались на периферии сложившегося исследователь-
ского канона. 

Лишь через полвека после определения первых рамок основных 
идей общество в своем развитии достигло такой стадии, когда вопросы 
создания, управления и использования информации и компьютерных ре-
сурсов стали жизненно необходимыми.  

Искусственный интеллект, по мысли Флориди, играл роль Троян-
ского коня, позволившего компьютерно-информационной парадигме 
проникнуть в философскую цитадель. 

Информационное общество было порождено технологией, которая 
развивалась необычайно быстро. Флориди считает, что ни одно поколение 
ранее не испытывало на себе столь экстраординарного ускорения техно-
логического влияния на реальную жизнь, вызывавшего соответствующие 
социальные изменения и этическую ответственность. Тотальная всепро-
никаемость, подвижность и все возрастающее влияние придали инфор-
мационным и коммуникативным технологиям статус характерных тех-
нологий времени. Компьютер стал символом нового тысячелетия. 

Что касается философии информации, то она, будучи новой для 
большинства профессиональных философов, как бы раздваивалась между 
двумя альтернативами: либо она воспринималась как сумма интересных 
исследовательских направлений, таких как философия искусственного 
интеллекта или компьютерная этика; либо она воспринималась как ме-
тодология, как информационно-теоретический подход к традиционным 
сферам — эпистемологии, логике, онтологии, философии языка, фило-
софии науки, философии разума. 

Как представляется, исторический анализ свидетельствует в пользу 
философии информации по двум основаниям: а) философия информации 
является отражением духа информационного общества; б) философия 
информации возникает как осмысление искусственного интеллекта, ком-
пьютерной этики, а также как механизм внедрения информационных ме-
тодов в традиционные области философского знания. 

Но все ли здесь ясно с предметом новой дисциплины? На самом 
деле, в первом случае речь идет об отражении социальной психологии. 
Компьютерная революция, связанная с рождением Интернета, формиро-
ванием поколений компьютерно грамотных учащихся, учителей и иссле-
дователей, превращение компьютерных и информационных концепций, 
методов и техник в своего рода «герменевтическое приспособление» для 



Философия информации или информационная культура 
 

 

61

 

интерпретации современного мира — все это предопределило победное 
шествие идеи «философии информации». В 1982 г. журнал «Тайм» назы-
вает компьютер «Человеком года». В 1985 г. Американская философская 
ассоциация создает комитет по проблемам философии и компьютера. В 
этом же году журнал «Метафилософия» издает специальный выпуск 
«Компьютеры и этика». В 1986 г. состоялась в Кливлендском универси-
тете первая конференция, получившая спонсорскую поддержку компью-
терной и философской ассоциации. Со временем такие конференции стали 
ежегодными. В 1993 г. появляется сайт компьютерной и философской 
ассоциации. 

Хотя оставалось неясным, какие новые открытия сделала филосо-
фия информации для решения фундаментальных проблем нашего време-
ни, однако, под напором психологической волны она перестала считаться 
таинственной, эзотерической, концептуально неадекватной. Соответст-
венно, снимаются и возможные контраргументы, касающиеся предмета 
философии информации: искусственный интеллект, компьютерная этика, 
методологические функции – все это считается теперь достаточным ос-
нованием для признания легитимности философии информации как са-
мостоятельной научной дисциплины. Больше того, возникает культ фи-
лософии информации: она объявляется первой философией (philosophia 
prima). 

Какие следствия вытекают из такой оценки философии информа-
ции? Первое очевидное следствие — это фиксация «неполноценности» 
традиционной философии. 

Означает ли это, что философия информации как первая философия 
вытесняет традиционные формы философствования? Во всяком случае, 
как подчеркивает Флориди, для традиционной философии характерны 
бесконечные отрицания и экстраординарные заявления, и состояние 
хронического кризиса. 

Хронический кризис традиционной философии и доказывает по-
лезность и неизбежность диалектической рефлексии, разрешающей это 
противоречие в пользу инновационных подходов философии информа-
ции. 

В чем сущность этих инновационных подходов и какую задачу они 
решают? 

Для Флориди представляется очевидным, что разум человека ну-
ждается в осмысленном определении, а умственная жизнь вообще есть 
результат успешной реакции на первоначальный ужас перед бессмыс-



I. СТАТЬИ 
 

 

62

 

ленностью, вакуумом смысла: хаос разрывает человека на части, топит его 
в чуждом, ином, которое воспринимается как ничто. Философия инфор-
мации отвечает на массовый запрос времени, обещая открыть новые 
смыслы и преодолеть цивилизационный кризис, связанный с выявлением 
фундаментальных противоречий техноцентризма. 

Однако способна ли философия информации сама по себе дать 
решение этой фундаментальной задачи? 

Процесс наполнения смыслом бытия человека — это постоянный 
процесс, который совпадает с формированием и эволюцией культуры. 
Если задача философии информации как первой философии определяется 
мощным смысловым структурированием мира, то тогда она покидает 
почву собственно философии и вступает на почву культурологии. 

Отличие почвы философии от почвы культурологии определяется 
различием их онтологии, т.е. пониманием сущности бытия. 

Онтология философии отвечает на вопрос: что есть это в своей 
сущности? Онтология культурологии отвечает на другой вопрос: что есть 
сущность субъект-объектной реальности как своего мира человека? Фи-
лософия идет к бытию человека через постижение центра бытия как та-
кового. Культурология подходит к интерпретации бытия через призму 
бытия человека как центра феноменального мира. 

Когда Флориди характеризует четыре концептуальных толчка, оп-
ределяющих новое структурирование мира, он как раз идет путем куль-
турологии, а не философии. 

Первый толчок — это метасемантизация описаний, понимаемая как 
встреча «Я» с новой индивидуальной самостью, как взаимодействие 
рефлексий, в результате которого субъекты признают себя частью новой 
реальности, нуждающейся в объяснении и смысловом определении. Это 
— типично культурологическая проблема: здесь центр реальности — 
бытие субъекта. 

Второй толчок Флориди определяет как делимитизацию культу-
ры. Делимитизация культуры понимается как процесс экстернализации и 
движение имеющего смысл опыта из внутрисубъективного состояния в 
состояние межсубъективной и деантропоцентричной реальности. В этом 
процессе формируется дружественное взаимодействие и его язык, а ин-
дивиды образуют трансфизическую группу, характер которой определя-
ется их общим семантическим пространством. Флориди находит не-
ологизм для обозначения этой группы — produmers (от producers and 



Философия информации или информационная культура 
 

 

63

 

consumers). Русский эквивалент может звучать как произвобители (от 
производители и потребители). 

Формирование общего семантического пространства — это про-
блема межцивилизационного взаимодействия. Соответственно, процесс 
глобализации, с точки зрения информационной культуры, можно тракто-
вать как эрозию старых смысловых границ и установление новых. 

Третий толчок Флориди усматривает в дефизикализации природы, 
которая понимается как процесс приобретения информационной ауры 
физическим миром – миром часов и ножей, камней и деревьев, автомашин 
и дождя, миром социальной идентичности личности — ее трудового ста-
туса, водительских прав, семейного положения. Явления социального 
мира — искусство, товары, развлечения, новости — все оказывается «за 
стеклом», в виртуальном мире. По другую сторону виртуальной рамки как 
вещи, так и субъекты становятся заменяемыми знаками идеальных типов: 
часы должны соответствовать образцу швейцарских, чтобы быть под-
линными часами; авторучка может быть признана в качестве подарка 
лишь, если она имеет знак известной фирмы; расположение к данному 
месту определяется его способностью стать местом отдыха; старинный 
замок сохраняет свою ценность в качестве исторического монумента; друг 
обретает реальность как запись голоса и образа на экране персонального 
компьютера. Меняется отношение к пространству и времени. Использо-
вание быстрой смены телевизионных программ позволяет находиться 
одновременно во многих местах. Прошлое, настоящее и будущее могут 
быть переставлены в различных интервалах текущего времени. 

Очевидно, что в данном случае мы имеем дело с изменением пси-
хологии массового восприятия образцов действительности под воздейст-
вием информационных полей. Это — специфическая проблема инфор-
мационной культуры. 

Четвертый толчок Флориди определяет как обретение концепту-
альной средой онтологического статуса, сопоставимого со статусом ре-
альных вещей, таких как одежда, машины, здания. Идеи, фасоны, ценно-
сти, эмоции, которые придают «Я» определенную форму, могут быть 
превращены в «семантические объекты» или «информационные сущно-
сти», получая намеренные привилегированные микроописания. В итоге 
они превращаются в фактор взаимодействия реальных самостей, субъек-
тов. 

Очевидно, что как дефизикализация природы, так и обретение 
концептуальной средой онтологического статуса, — это взаимодопол-



I. СТАТЬИ 
 

 

64

 

няющие и взаимосвязанные процессы формирования субъект-объектной 
феноменальной реальности. 

Поскольку Флориди не различает онтологию философии и онто-
логию культурологии, то они у него сливаются воедино, так что принци-
пиальное различие предмета философии и предмета культурологии здесь 
совершенно не просматривается. 

Так и возникает основание для представления о философии ин-
формации, которая в своих принципах отличается от традиционной фи-
лософии. В действительности же философия информации здесь транс-
формируется в культурологию. Триумф философии информации — это, в 
сущности, симптом триумфа культурологии как науки XXI в. Этот триумф 
не простое подчинение действию волны социальной психологии. Мы 
имеем дело с особенностями бытия человека в информационном обще-
стве, действие которых носит долговременный характер. И именно по-
этому следует обратить особое внимание на определение ключевых по-
нятий, которыми оперирует сегодня гуманитарное знание в этой сфере. 

 
3. Философия информации или информационная культура? 

 
Ключевым понятием информационного общества становится ин-

формационная культура. Если путь философии информации имеет вектор 
культурологии, то естественно возникает вопрос, не вытесняет ли дви-
жение культурологии традиционную философию? Для того, чтобы отве-
тить на этот вопрос необходимо прежде всего рассмотреть тезис о так 
называемой «ущербности» традиционной философии, будто бы пережи-
вающей хронический кризис. Признанием ущербности считается посто-
янное взаимное отрицание исходных принципов, противоречия в опре-
делении общезначимой позиции, которую можно было бы определить как 
истинную. Философия информации, как представляется, способна пре-
одолеть эту ущербность. Но становится ли она при этом в общий ряд 
науки? 

Известно, что исходные фундаментальные научные истины нахо-
дятся в противоречии друг с другом. Так, например, аксиомы геометрии 
Эвклида находятся в очевидном противоречии с исходными принципами 
геометрии Лобачевского. Фундаментальные представления о простран-
стве и времени, лежащие в основании физики Ньютона, оказываются в 
противоречии с представлениями теории относительности Эйнштейна. 
Механика Галилея утверждает возможность одновременного точного 



Философия информации или информационная культура 
 

 

65

 

определения импульса и координат физического тела. Квантовая механика 
применительно к элементарным частицам отрицает такую возможность. 
Список противоречий внутри науки может быть продолжен. Значит ли 
это, что научная ментальность, как и традиционная философия, находится 
в состояния хронического кризиса? Если бы это было так, то тогда фило-
софия информации должна была бы стать исходной предпосылкой фор-
мирования непротиворечивой системы знания, охватывающего как фи-
лософию, так и отдельные науки. 

Что же здесь является исходной предпосылкой? Внимательный 
анализ мог бы показать, что исходное здесь – это внутреннее стремление 
субъекта к построению своего непротиворечивого мира. Это – своего рода 
общее требование к реконструкции окружающей действительности. 

Стремление к гармонии бытия, его непротиворечивости исходит от 
субъекта, от движения его духа, «складывающего» формы действитель-
ного мира в такую гармоничную объективность, которая соответствует 
абсолютным требованиям его внутренней сущности. Эти требования и 
возникающая в результате их реализации реальность не есть простой 
«субъективизм». Гегель в «Феноменологии духа» раскрыл процесс пере-
хода субъективности самосознания в объективность, поскольку самосоз-
нание живет в науке. Индивид, по мысли Гегеля, имеет право требовать, 
чтобы наука предоставила ему такую лестницу, по которой он поднимется 
до объективности в самом себе. Достигнув такой объективности в самом 
себе, индивид обретает самодостаточность, способность формировать 
мир, становясь безусловным бытием. Безусловное бытие есть возмож-
ность артикулирования и структурирования форм человеческого поведе-
ния, а вместе с тем и изменения критериев адекватности и неадекватности. 
Различные механизмы и средства артикулирования определяют и разли-
чия форм жизни духа. 

Э.Кассирер в своем исследовании «Философия символических 
форм» выделил три средства артикулирования и структурирования чело-
веческого поведения: язык, мифологическое мышление, теоретическое 
познание. Как оказывается, ни одна из этих форм «не покрывает» другую: 
через посредство каждой образуется своя феноменальная реальность. 

Широко распространенная ошибка заключается в том, будто тео-
ретико-научное познание в принципе вытесняет все остальные формы 
знания как неадекватные, ущербные и потенциально опасные в силу своей 
«ошибочности». При этом не учитывается тот факт, что критерий истины, 
соответствующей требованиям научного знания, не может быть применен 



I. СТАТЬИ 
 

 

66

 

к языку. Разве можно из языка выбросить те «неистинные» слова, которые 
не являются отражением объективных реалий? Ведь в этом случае может 
рухнуть все здание культуры, которая, скажем, включает в себя сказочные 
сюжеты. Или как быть с менталитетом тех народов, которые вообще не 
знают науки как таковой и руководствуются в понимании жизни как це-
лого мифологическими представлениями? Взять и «очистить» и головы от 
всех форм самосознания? Это было бы нелепо: пустые головы не создают 
культуру.  

В контексте этой проблемы уместно привести одно важное заме-
чание Кассирера. Он писал: «Выход за пределы теоретико-научного по-
знания еще не означает отказа от формы вообще. Мы не погружаемся в 
хаос, но нас продолжает окружать идеальный космос. Такого рода космос 
предстает перед нами в строении языка и мифологического мира <…> 
Там, где не рефлектируют по поводу мифа, но живут им, там нет никакого 
разрыва между “подлинной” действительностью восприятия и миром 
мифологической фантазии»1. 

Заметим в этой связи, что естественнонаучное знание, сколь об-
ширным оно бы ни было, не может дать образца для типа цивилизованного 
поведения. При определенных условиях оно порождает тенденцию к 
культурной деградации. 

В этом контексте становится понятным, почему и как теоретиче-
ское восприятие в структуре феноменальной реальности коренным обра-
зом видоизменяет свою внутреннюю сущность: оно уже не определяется 
из внешнего мира как своей «причины», а определяется предписанной ему 
целью: его значение теперь состоит не в том, что оно есть отображение 
существующего, а в том, что оно становится образцом. 

Мир как совокупность образцов заполняется новыми реалиями, 
новыми формами объективности, адекватная расшифровка которых не-
возможна вне понимания контекста субъект-объектной феноменальной 
реальности. 

Следует особо отметить теоретическую заслугу Лесли А.Уайта, 
который дал определение культуры как класса предметов и явлений, за-
висящих от способности человека к символизации, который рассматри-
вается в экстрасоматическом контексте2. Уайт отчетливо видел, что ка-

                                                 
1 Кассирер Э. Цит. соч., с. 57. 
2 См.: Уайт Л.А. Понятие культуры // Антология исслед. культуры. – СПб., 1997. – T. 

1: Интерпретации культуры, с. 26. 



Философия информации или информационная культура 
 

 

67

 

ждый элемент культуры имеет два аспекта: субъективный и объективный. 
Экстрасоматический континуум символически порожденных событий – 
это не индивидуальные и коллективные реакции человеческого организма, 
а сама реальность, которая изучается особой наукой – культурологией1. 

Применительно к информационному обществу, ключевое значение 
приобретает класс явлений, символатов, которые в своей совокупности 
образуют информационную культуру. В Центре гуманитарных научно- 
информационных исследований ИНИОН РАН был дан анализ основных 
символатов информационной культуры: информационной инфраструк-
туры, видеоряда и метаобразования. Было показано, как действуют ме-
ханизмы информационных полей на характер массового поведения, каким 
образом информационная культура артикулирует и структурирует формы 
человеческого поведения в условиях информационного общества и какова 
роль духовной истины в определении стратегии цивилизационного про-
гресса2. 

Поскольку в информационном обществе практически весь повер-
нутый к человеку мир состоит из символатов, экстрасоматических ре-
альностей, то принципиальное значение приобретает характер этих ре-
альностей, которые выступают в своей чувственной форме, но сама эта 
чувственная форма есть не что иное, как проявленный и воплощенный 
смысл. 

Эта ситуация существенно влияет на то место, которое ранее за-
нимали в массовом сознании традиционные религиозные и идеологиче-
ские формы. Вместе с тем необходимо отдавать отчет в том, что ответ на 
ключевые философские вопросы, и особенно на вопрос, как можно про-
дуктивно влиять на свободу сегодня возможен только в кооперации с 
информационной культурой. 

Ответ на вопрос, как можно избежать хаоса жизни и возникшей 
глобальной опасности духовного кризиса, который предлагает философия 
информации путем отрицания традиционной философии, естественно, не 
может не распространяться и на символические формы культуры. Обра-
зующийся духовный вакуум должен быть заполнен. Но чем? Быть может 
естественнонаучным знанием? Но это знание не может определить осно-
вание иерархии смыслов. 

                                                 
1 См.: Уайт Л.А. Наука о культуре // Там же, с. 156. 
2 См. Скворцов Л.В. Информационная культура и цельное знание. – М.,     2001. – 288 

с. 



I. СТАТЬИ 
 

 

68

 

Л.Флориди истолковывает смысловые сдвиги, происходящие в 
информационном обществе, как «выравнивание» физического и куль-
турного на общей линии виртуального бытия. По сути дела, речь идет о 
том, что посредством дефизикализации природы и овеществления опи-
саний они обретают специфическое тождество своих казавшихся проти-
воположными сущностей. 

Думается все же, что здесь действует иной механизм, а    именно – 
массированное выявление, вынесение на всеобщее обозрение смыслов, 
заключенных в конкретных чувственных предметах, будь то автомашины, 
жевательная резинка, тот или иной сорт пива, или артефакты культуры. 
Проблема как раз состоит в образовании качественно новых каналов 
распространения смыслов, специальных технологий их формирования, 
оторванных от условий жизни реальных людей. 

Возникают предпосылки формирования спекулятивных гармоний 
бытия, которые влияют на характер массового поведения, придавая новые 
траектории цивилизационной эволюции. Очевидно, что эта культуроло-
гическая проблема не снимает, да и не может снять ключевые проблемы 
традиционной философии. 

Термин философия имеет весьма широкий спектр смыслов и зна-
чений, что определяется характером ее исторической эволюции. 

На заре своего становления философия выступает как форма раз-
рыва с мифологическим самосознанием, как знание, основанное на логосе, 
дающем ответ на вопрос: что есть этот мир, какова его действительная 
сущность, как определяется то, из которого возникает все. Мир филосо-
фии – это данная реальность, данная человеку во всей ее сложности и 
противоречивости, перед которой человек оказывается как перед зага-
дочным предметом. 

Ситуация информационного общества ставит человека в иную ре-
альность, хотя он может определять ее по инерции как реальность фило-
софскую. Эта реальность определяется взаимодействием человека и новой 
информационной среды, компьютера в широком смысле этого слова. Че-
ловек находит ответы на интересующие его вопросы, обращаясь к ин-
формационным базам данных. Здесь все действия и все реакции опреде-
ляются рационально составленными программами. Человек таким обра-
зом находится в медиуме рационального космоса, в котором исчезает 
почва загадочности и возможности взаимоисключающих ответов, между 
которыми нельзя сделать единственно правильный выбор. Это – система 
отношений в мире, созданном человеком, превратившимся в субъ-



Философия информации или информационная культура 
 

 

69

 

ект-объектную феноменальную реальность. Можно сказать, что это – 
ограниченная и вместе с тем, как кажется, достаточная информационная 
среда, своего рода воплощенный логос, который теперь отгораживает 
человека от великих тайн универсума. В границах этого логоса и пытается 
философия информации найти искусственный психологический комфорт, 
а вместе с тем и избежать цивилизационного хаоса. 

Флориди полагает, что этот мир становится именно той средой, в 
которой все больше и больше людей хотят жить. Этот мир выдвигает на 
передний план историю и культуру, отодвигая на задний план природу как 
нечто нечеловеческое. Конструктивная концептуализация реальности и 
превращается в мировоззрение, в новую философию. Таким образом, но-
вая философия – это уже не постижение реальности в ее объективной 
сущности, а ее концептуализация, т.е. воссоздание в качестве определен-
ного идеального типа. 

Через эту специфическую призму Флориди теперь рассматривает 
всю историю философии, обнаруживая ее противоречия. Он исходит из 
того, что конструктивная концептуализация – общая черта философских 
доктрин. Если эта концептуализация консервируется, то она порождает 
схоластику, сопротивляющуюся всяким инновациям. Философы-схоласты 
объявляют себя профессионалами. На самом деле они канонизируют то 
или иное философское учение и, соответственно, объявляют себя теми или 
иными «анцами»: аристотелианцами, картезианцами, кантианцами, ниц-
шеанцами, витгенштейнианцами, хайдеггерианцами или фрегеанцами. 
Так возникает все расширяющаяся пропасть между проблемами филосо-
фов и проблемами философии. Философы-схоласты заняты узкими, мар-
гинальными проблемами в рамках канонизированных ими доктрин. И эти 
проблемы оказываются понятны только им самим. Они уже не способны 
взаимодействовать с другими научными дисциплинами, современными 
открытиями и проблемами. Схоластицизм в конечном счете замыкается в 
себе, а его стратегической целью становится сохранение лишь собствен-
ного дискурса. Схоластические философы напоминают Флориди шахте-
ров, которые продолжают трудиться в почти бесполезных, исчерпавших 
себя шахтах, которые они не в состоянии покинуть. 

Этот горький критицизм философов содержит в себе немало спра-
ведливого. Но вместе с тем он опирается на предпосылку, которую нельзя 
признать теоретически корректной. 

Флориди видит задачу философии, а значит и философов, в се-
мантизации бытия. Соответственно, ему кажется очевидным, что все 



I. СТАТЬИ 
 

 

70

 

«анцы» упорно держатся за свою интеллектуальную схему, которую они 
накладывают на мир превращая ее в консервативную догму. 

А как в этом случае быть со скептиками, агностиками, которые 
отвергают всякие догмы? 

Или как относиться к философам-диалектикам, которые понимали 
мир как процесс постоянных изменений? Можно ли считать подлинными 
философами Гераклита, Кратила и их последователей? Как быть с теми 
диалектиками, которые на каждом явлении видели печать неизбежного 
исчезновения? Стоит поставить такого рода вопросы, и стройная схема 
схоластицизма традиционной философии, которую выдвигает Флориди, 
начинает рассыпаться.  

Характерно также, что философ-«профессионал» Флориди для 
подкрепления своих позиций ссылается на авторитет философов, которых, 
согласно схеме А.Сломана, следует отнести к ущербным «любителям», – 
Д.Юма, Г.Ф.Гегеля, М.Шлика, Р.Карнапа, Г.Рейхенбаха, Б.Рассела. 

Очевидно, что Флориди следует авторитету тех истин, которые 
открыты традиционной философией. Более того, если он сам свою пози-
цию – позицию философии информации – считает единственно истинной, 
то он невольно впадает в догматизм и становится потенциальным схола-
стом. 

Чтобы избежать этой ловушки, Флориди неожиданно заявляет об 
исторической неизбежности схоластицизма: всякая ступень семантиза-
ции мира, утверждает он, вначале выступает в форме инновации и лишь в 
конечном счете обретает нетерпимость к альтернативным инновационным 
концепциям. Более того, он признает, что философия является той ко-
нечной стадией семантизации, на которой возможны различные и несо-
вместимые решения проблем, которые становятся открытыми для обсу-
ждения и честного несогласия. Если это так, то тогда что же остается от 
утверждений об «ущербности» традиционной философии с ее взаимными 
отрицаниями и несогласиями в качестве решающего признака «хрониче-
ского кризиса»? Выходит – это естественное свойство философского 
дискурса. Стало быть и философия информации – это не некое сверхновое 
явление, отправляющее в музеи древностей все прежние философские 
учения, а лишь очередная инновационная парадигма, претендующая на 
осмысление явлений информации и коммуникации в современном мире, 
соответствующих наук и технологий и той новой социальной среды, эк-
зистенциальных и культурных аспектов жизни, которые ими порожда-
ются. Поскольку она также может обрести догматическую форму и пре-



Философия информации или информационная культура 
 

 

71

 

вратиться в схоластическую догму, не терпящую альтернатив, то ее 
принципиально новый инновационный смысл правомерно поставить под 
сомнение. 

 
4. Скрытые теоретические оговорки 

 
Историко-философский опыт наглядно свидетельствует, что ре-

шительные заявления о «революции» в философии, создании принципи-
ально новой доктрины, преодолевающей все слабости предшествующих 
учений, как правило, оказываются очередным шумным холостым вы-
стрелом. Этот опыт подталкивает к скромности или, во всяком случае, к 
скрытым оговоркам, которые можно в будущем использовать как ин-
дульгенции за грехи теоретической самоуверенности. 

Именно такими скрытыми оговорками и пытается оградить себя 
Флориди. 

В чем смысл этих оговорок? Флориди характеризует вопросы: 
«какова природа бытия?», «какова природа познания?», «какова природа 
правильного и неправильного?», «какова природа смысла» – как вопросы, 
очерчивающие поле философии. Другие вопросы, такие, как «какова 
природа разума?», «какова природа красоты и вкуса?», «какова природа 
логически ценного вывода?», он определяет как фундаментальные реин-
терпретации, которые приводят к глубоким трансформациям в опреде-
лениях философии разума, эстетики и логики. 

И, наконец, существует группа вопросов: «какова природа слож-
ного?», «какова природа жизни?», «какова природа знака?», «какова 
природа контрольных систем?», которые относятся, скорее, к междисци-
плинарным, нежели внутри дисциплинарным. 

Далее Флориди вместо того, чтобы четко ответить на вопрос: может 
ли философия информации прояснить природу бытия, т.е. дать ответ на 
ключевой вопрос философии, предлагает «прояснить» сам этот вопрос. 

Что означает такое «прояснение»? Оказывается, философия ос-
ваивает этот ключевой вопрос двумя путями: феноменологическим и ме-
татеоретическим. Два примера феноменологического подхода – это фи-
лософия языка и эпистемология. Их предмет – смысл и знание. Очевидно, 
что таким образом понимаемые философии феномена в принципе не могут 
отвечать на вопрос: «какова природа бытия?», ибо они ограничивают себя 
рамками исследования средств постижения бытия. 



I. СТАТЬИ 
 

 

72

 

Ясные примеры метатеоретического подхода – философия физики 
и философия социальной науки. Их задача – изучение проблем, возни-
кающих в организованных системах знания, которые, в свою очередь, 
исследуют естественные и гуманитарные явления. Опять таки получается, 
что прямой вопрос о природе бытия оказывается за рамками метатео-
рии. 

Обозначение феноменологического и метатеоретического подхо-
дов оказывается необходимым, чтобы обозначить такое смешанное поле 
исследования, которое является результатом тяготения к этим обоим 
полюсам и специфическим продуктом их комбинации. 

Если это поле мы назовем философским, тогда и философию ин-
формации можно отнести к собственно философии. Интересно заметить, 
что в качестве аргумента Флориди ссылается на философию математики и 
философию логики, предмет которых является весьма старым, но которые 
сравнительно недавно заняли авангардные позиции, став автономным 
полем исследования. 

Эти примеры в качестве доказательства переносятся и на филосо-
фию информации. Беда, однако, в том, что они не могут быть доказа-
тельством того, что хотелось бы Флориди. Математика входила в фило-
софскую доктрину Пифагора, который определял сущность бытия как 
число. Эта философская позиция была исходной в объяснении реальных 
явлений мировой гармонии, «музыки сфер», значения (позитивного и 
негативного) конкретных чисел для жизни человека. Выделившись в са-
мостоятельное поле исследования, математика перестает выполнять фи-
лософскую функцию. 

Аналогичная история происходит и с логикой. Если логос тракту-
ется как сущность бытия, то расшифровывающая логос логика оказыва-
ется философской дисциплиной. У Гегеля, например, его логика имеет, 
безусловно, философский характер, поскольку она есть та идеальная 
предпосылка, из которой рождается природное и социальное бытие, диа-
лектика духа. 

Однако, став самостоятельным полем исследования, логика как 
свободная от философской предпосылки теория правильных суждений, 
утрачивает свой философский характер. Стало быть, ссылаясь на примеры 
философии математики и философии логики Флориди косвенно под-
тверждает, что и философия информации может оказаться некорректным 
словосочетанием. Когда Флориди утверждает, что философия информа-
ции имеет феноменологический уклон и ориентируется на явления, пред-



Философия информации или информационная культура 
 

 

73

 

ставленные миром информации, компьютеризации и информационного 
общества, то он тем самым признает, что это не философия, отвечающая 
на свой ключевой вопрос о сущности бытия, а нечто иное. Выделенное 
определение, согласно которому философия информации равна фило-
софскому полю, охватывающему а) критическое исследование концепту-
альной природы и основных принципов информации, включая ее динами-
ку, использование и науку и б) разработку и приложение информацион-
но-теоретических и компьютерных технологий к философским пробле-
мам, можно считать философским только потому, что в нем трижды ис-
пользуется слово «философия» или «философский». 

Чтобы снять возникающие закономерно сомнения, Флориди пошел 
по пути странного переформулирования ключевого вопроса философии. 
На место вопроса: «какова природа бытия?» он ставит другой вопрос: 
«какова природа информации?». Иными словами, ключевой вопрос фи-
лософии заменяется вопросом, относящимся к ведению информатики и 
информационной культуры. 

Этот вопрос, конечно, может обрести философский характер, но 
при одном условии, а именно: если мы допускаем, что информация оп-
ределяет сущность бытия. И в этом случае движение к философии ин-
формации будет обратным тому, какое мы наблюдали в случае философии 
математики и философии логики. Однако сам Флориди понимает, что речь 
должна идти не о создании единой теории информации, а об интегриро-
ванном семействе теорий, т.е. частных дисциплин, изучающих динамику и 
использование информации. 

Характеризуя роль философии информации как директивной дис-
циплины, определяющей механизмы адекватного создания, обработки и 
использования информации, перечисляя ее специфические сферы, такие 
как философия компьютеризации, философия искусственной жизни, фи-
лософия автомата, философия виртуальной реальности, философия мо-
делирующей науки и т.д., Флориди считает это свидетельством ее жиз-
ненной силы. В действительности, однако, такое рассмотрение лишь 
подталкивает к тому, чтобы легитимизировать сочетание понятия фило-
софии с любой областью феноменальной реальности. Если может суще-
ствовать философия автомата, то почему не может существовать фило-
софия топора или граблей, тем более что с этими орудиями ассоциируется 
второй смысл – «деятельность» палача или неспособность делать выводы 
из стандартных жизненных ситуаций. 

 



I. СТАТЬИ 
 

 

74

 

5. Конечный вывод: союз философии и культурологии 
 
Несмотря на скрытые теоретические оговорки и сомнения Флориди 

все же приходит к уверенному заключению, что философия информации 
очерчивает новый ареал философского исследования. Нет сомнения – 
процессы информатизации, формирования информационного общества 
определили новые направления и перспективы научных и технологиче-
ских исследований. Сомнения возникают в связи с необходимостью оп-
ределения эпистемологических оснований философии информации. Если 
эта область знания есть философия, то тогда она должна показать свой 
конечный результат: в чем состоит ее фундаментальное открытие сущ-
ности бытия с вытекающими из этого открытия следствиями для этики, 
логики и эстетики? 

Флориди уходит от этого вопроса путем специфического прочер-
чивания исторической траектории философии. Он считает, что научная 
революция заставила философов XVII века переориентировать свое вни-
мание с природы познаваемого объекта на эпистемическое отношение 
между объектом и познающим субъектом. 

Формирование информационного общества и рождение инфосферы 
как семантического окружения, в котором протекает повседневная жизнь 
миллионов людей, выдвинула современную философию в привилегиро-
ванную ситуацию практической рефлексии, прежде всего, в области, 
представленной памятью и языком организованного знания, т.е. тех ин-
струментов, с помощью которых управляется инфосфера. Таким образом 
происходит сдвиг к философии языка и логики, а затем и к сущности са-
мой информации. Информация, ставшая концептуальной, оказалась столь 
же фундаментальной и важной, как бытие, знание, жизнь, разумность, 
смысл, добро и зло, т.е. осевые понятия, наряду с которыми она становится 
независимой и обретает ценность автономного исследования. 

Из этого рассуждения можно сделать вывод, что информация яв-
ляется субстанцией, т.е. сущностью сущего, определяющей все явления 
феноменального мира. В этом случае информация как бы выходит за узкие 
рамки созданных человеком баз данных, как, впрочем, и за рамки собст-
венного мира человека вообще. Она превращается в метафизическую 
сущность, совершающую «скачок» за пределы опыта. 

Но как возможно знание этой метафизической сущности, если мы 
отбрасываем эпистемические методы традиционной философии? 



Философия информации или информационная культура 
 

 

75

 

Л.Флориди ссылается на М.Даммита1, который разделяет позицию 
исследователей, полагающих, что поток информации действует на более 
базисном уровне, нежели получение и передача знания, и поэтому ин-
формация – более фундаментальное понятие, нежели разум и знание, на 
которых философы столь остро концентрировали свое внимание. И это, 
согласно Даммиту, резко отличает данную позицию от традиционной 
эпистемологии. 

Именно это и позволяет, утверждает Флориди, считать философию 
информации первой философией (philosophia prima). Первой в аристоте-
левском смысле первенства по своему объекту – информации как фунда-
ментальной составляющей любого окружения, и в картезиан-
ско-кантианском смысле методологического первенства, обеспечиваю-
щего наиболее ценный и понимающий подход к философским исследо-
ваниям. 

Однако, это теоретическое основание первой философии оказыва-
ется довольно шатким. На самом деле, если под информацией мы пони-
маем совокупность записей, содержащихся в базах данных, то тогда мы 
можем определенно утверждать, что эта информация является продуктом 
знания, т.е. она вторична по отношению к знанию. И в этом случае фи-
лософы, акцентирующие свое внимание на функциях разума, добываю-
щего новое знание, а значит и создающего информацию, совершенно 
правы. Если же информация трактуется как метафизическая сущность, как 
субстанция, то тогда философия информации действительно становится 
первой философией. Очевидно, однако, что это другая философия срав-
нительно с той, о которой рассуждает Флориди. Эту философию мы на-
зываем гипотетическим эзотеризмом. 

Как философия гипотетический эзотеризм есть знание сущности 
объективности. Хотя это знание носит гипотетический характер, однако, в 
принципе оно предназначено для всех и каждого, т.е. оно универсально. 
Вместе с тем сама информация в этом случае должна рассматриваться как 
творческое самодвижение, лежащее в основе трансформаций феноме-
нального мира. Что касается методологического первенства, трактуемого 
как понимающий подход, то здесь также происходит невольное смещение 
понятий. 

Понимающий подход – это сфера культурологии как науки, хотя 
зарождается он в сфере философии. Понимание – это знание истины 

                                                 
1 Dummett M. Origins of analytical philosophy. – Cambridge (Mass.), 1994. – 199 р. 



I. СТАТЬИ 
 

 

76

 

жизни конкретного субъекта. Истина жизни данного субъекта может и не 
быть истиной жизни для другого субъекта. Именно через понимание и 
достигается комфортная межцивилизационная среда и то дружественное 
взаимодействие, которое Флориди рассматривает лишь как следствие 
делимитизации культуры, экспансии имеющего смысл опыта и создания 
общего семантического пространства. Но общее семантическое про-
странство, в действительности, не однородно: оно возникает как диалог 
культур, как своеобразная «сотовая» реальность. Всякая попытка пред-
ставить одну ячейку этих сот в качестве универсального образца для всех 
ячеек имеет своим неизбежным следствием конфликт культур и распад 
общего семантического пространства. В этом смысле методологическое 
первенство философии информации, рассматриваемое в контексте кар-
тезианско-кантианского понимания эпистемического субъекта, как соз-
дающего и утверждающего универсальную и только универсальную ис-
тину и отрицающего возможность истины конкретного субъекта, пред-
ставляется весьма сомнительным. 

Условия глобализации и интенсификации межцивилизационных 
взаимодействий диктуют необходимость прочного союза философии и 
культурологии, позволяющего определять пути формирования общего 
семантического пространства, не подавляющего многообразие культур, а 
открывающего качественно новые возможности их продуктивного взаи-
модействия и взаимовлияния. 

Но всякий, кто становится на этот путь, должен смириться с тем, 
что он будет сурово осужден Сломаном как тот самый архаик-любитель, 
который препятствует торжеству новой зари компьютеризированного 
интеллекта, якобы, освещающего самые темные глубины бытия и даю-
щего самые правильные рецепты решения нравственных и социальных 
вопросов жизни современного человека. 


